p e r- Revue de l'histoire des religions

S B

H. Biezais. Die Hauptgdttinnen der alten Letten
Mircea Eliade

Citer ce document / Cite this document :

Eliade Mircea. H. Biezais. Die Hauptgdttinnen der alten Letten. In: Revue de I'histoire des religions, tome 158, n°2, 1960. pp.
220-222;

https://www.persee.fr/doc/rhr_0035-1423 1960 _num_158 2 9103

Fichier pdf généré le 11/04/2018

@ @ creative
commons


https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/rhr
https://www.persee.fr/doc/rhr_0035-1423_1960_num_158_2_9103
https://www.persee.fr/doc/rhr_0035-1423_1960_num_158_2_9103
https://www.persee.fr/authority/75324
https://www.persee.fr/doc/rhr_0035-1423_1960_num_158_2_9103

220 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

Harold Biezais, Die Hauplgétiinnen der alten Letten (Uppsala, 1955,
Almquist und Wiksells Boktryckeri, xi1 4 435 p. gr. in-8°).

La littérature ethnologique lettonne ne dispose pas d’un ouvrage
comparable aux Grundziige des esinischen Volksglauben (Uppsala),
I-1I1, 1949, 1957), d’Oskar Loorits, autrement dit, d’un traité signé
par un savant compétent et publié dans une langue de large circula-
tion. Il existe, bien entendu, d’importantes études d’ethnologie et de
folklore en letton, mais elles restent lettre close pour quiconque ignore
cette langue. C’est le mérite de M. Biezais d’avoir mis a la disposition
des historiens des religions non familiarisés avec les idiomes baltes,
un grand nombre de documents du folklore religieux letton, en original
et en traduction allemande.

M. Biezais se propose d’étudier dans la perspective de I’histoire
des religions, des coutumes et des croyances religieuses populaires
dont I’'étude est généralement réservée aux folkloristes. Le probléme
central est le suivant : en quelle mesure les chansons populaires
(daina) représentent-elles des documents authentiques de I'ancien
paganisme letton ? Selon Péteris Smits, les daina auraient fleuri
entre le xi1¢ et le xvie siécles. Par contre, M. Biezais estime que les
daina ont conservé des traditions religieuses beaucoup plus anciennes ;
la « floraison » du xvie siécle refléte seulement une nouvelle époque de
la création poétique populaire (op. cit., pp. 31 sq., 48 sq.). D’autres
savants ont également insisté sur le fait que les daina sont susceptibles
de se renouveler continuellement (cf. Antanas Maceina, dans les
Commentationes Ballicae, I1, 1955). Certains baltologues considérent
Pinterprétation de M. Biezais comme assez plausible (cf. le compte rendu

ouvrage de cette étendue : p. 28, 1. 10, supprimer une fois encore ; p. 34, 1. 16, lire
présenlée au lieu de présenté ; p. 35, 1. 1, juxtaposé au lieu de juslaposé ; p. 44, 1. 18,
spirituelle, au lieu de sprirituelle ; p. 88, n. §, au lieu de 6 ; p. 112, 1. 27, dans au
lieu de dant ; p. 147, 1. 14, mystiques au lieu de myliques ; p. 172, 1. 27, ¢ au lieu
de &g : p. 183, 1. 14-15, une ligne a supprimer ; p. 196, 1. 8 et 10, voobpeve au lieu
de voolueva ; p. 208, 1. 12-13, obslelrices au lieu de obseirices ; p. 240, notes 1. 2,
I’étude de M. Cappuyns est de 1933 et non de 1923 ; p. 247, 1. 20, Periarchén au
lieu de Periachdn ; p. 257, derniére ligne, idées au lieu de idéess ; p. 269, 1. 29 et
p. %72, 1. 7, lurent au lieu de lireni ; p. 288, 1. 12-13, supprimer une fois plus ou ;
pP. 291, n. 2, Deut. XX1I, 10-14 au lieu de Deut. XXI, 10-4; p. 309, 1. 19, aul au
lieu de ant ; p. 344, 1. 8, hominum au lieu de hominem ; p. 344, n. 1, 1. 1, lire CLVIII
au lieu de CLXIII ; p. 351, 1. 5, Jacob au lieu de Jabob ; p. 354, 1. 15-16, servilule
au lieu de servilude ; p. 359, 1. 4, Quelque au lieu de Quelques : p. 376, 1. 14, #Nynoig
au lieu de #nynoic; p. 376, 1. 15, ‘Ywévotax au lieu de ‘I'rovole ; p. 376, n. 1,
puotkwTépag (avec accent) ; p. 376, n. 12, pthocopobot au lieu de @tiocpoiot ;.
p. 384, n. 4, Tatakis au lieu de Tatakin (faire la méme correction dans I'Index des
noms, p. 708); p. 413, 1. 25, anagogie au lieu de analogie; p. 468, 1. 10,
supprimer une fois de ; p. 480, derniére ligne du texte, una au lieu de sua ; p. 486,
1. 6, auraient au lieu de aurient ; p. 499, 1. 16, &na& au lieu de &naf ; p. 514, 1. 22,
de au lieu de se ; p. 603, 1. 6, moelle au lieu de moéelle ; p. 709, au nom VigNaux P.,
maintenir les renvois au pp. 301 et 635, et restituer & VicNaux G.-P. le renvoi a
la p. 470.



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 221

d’Alfred Gaters, dans Deulsche Literaturzeitung, vol. 78, sept. 1957).
Au contraire, un spécialiste du renom d’Oskar Loorits la rejette entié-
rement (cf. Zum Problem der lettischen Schicksalgéttinen, in Zeit-
schrift fir slavische Philologie, vol. 26, 1957, pp. 78-103, spéc. p. 80, 83).
Nous n’avons pas a4 prendre parti dans cette discussion technique.
Disons seulement que le critére chronologique ne s’impose plus lors-
qu’il s’agit d’évaluer non pas 1’age de I’expression littéraire orale d’une
croyance, mais son contenu religieux. Nous réserverons pour une autre
occasion la discussion de cet important probléme méthodologique.
Rappelons pour l'instant que des folkloristes éminents ont réussi a
déceler le substrat préhistorique dans des croyances et des coutumes
populaires qui, a4 premiére vue, ne paraissaient que modérément
anciennes. (Nous pensons surtout aux ouvrages de Karl Spiess,
Marksteine der Volkskunst, Berlin, I-11, 1937, 1942 ; Neue Marksieine,
Wien, 1955, et Leopold Schmidt, Gestaltheiligheit im bduerlichen
Arbeitsmythos. Studien zu den Ernteschnitlgerdten und ihre Stellung im
europdischen Volksglauben und Volksbrauch, Wien, 1952).

Convaincu que les daina conservent des éléments religieux archai-
ques, M. Biezais s’applique a dégager la configuration des principales
déesses lettonnes, telles qu’elles se laissent saisir dans ces chansons et
dans d’autres traditions populaires. L’auteur étudie successivement
Laima, Mara Dékla et Karta (pp. 83 sq.), en prenant en considération
égalementle syncrétisme de ces figures avecla Vierge Marie (pp.279sq.).
La figure la plus importante est celle de Laima. Aprés avoir
analysé ses rapports avec la chance et la malchance (pp. 119 sq.),
avec Dieu (pp. 139 sq.) et le Soleil {pp. 1568 sq.), I'auteur arrive a la
conclusion que Laima présente la structure d’une déesse de la destinée.
Tout comme Mara, Laima s’avére également étre une déesse bénéfique;
a elles deux, ces deux déesses gouvernent la naissance, le mariage, I’opu-
lence des récoltes, le bien-étre des bestiaux (pp. 179-275). Déesse de la
destinée et dela naissance, Laimaserait doncune figurereligieuse archai-
que, appartenant probablement au plus haut stade du paganisme letton.

Ces résultats ont été vigoureusement contestés par O. Loorits.
(Voir aussi les corrections d’ordre philologique apportées par Alfred
Gaters, article cité.) Les principaux arguments de M. Loorits sont
d’ordre historique : les daina sont relativement trop récentes pour que
Laima puisse étre une ancienne divinité indo-européenne ; sa fonction
de divinité de la destinée est secondaire (art. cii., p. 82); Laima est
une « divinité inférieure », son roéle se limitant, d’aprés M. Loorits, &
aider ’enfantement et a bénir le nouveau-né (p. 93) ; bref, Laima est
une manifestation secondaire, de type syncrétiste, tout comme la
figure de la Vierge Marie dans le folklore religieux letton (p. 90 sq.).

Un historien des religions dirait que, méme si les critiques de
M. Loorits étaient justifiées dans leur totalité, le probléme des
« Déesses lettonnes » ne serait par résolu pour autant. D’abord, il est
toujours difficile de distinguer entre une Déesse patronne de 1’accou-



222 REVUE DE L’HISTOIRE DES RELIGIONS

chement et une « divinité inférieure » protectrice de 1’accouchée et du
nouveau-né. Ceci est évident dans I’histoire religieuse de la Méditer-
ranée (on se reportera au travail de Momolina Marconi, Riflessi medi-
terranei nella piu antica religione laziale Milan, 1939), mais aussi dans -
les religions moins complexes, comme celles de I’Eurasie septentrionale
(cf. G. Rank, Lapp Female Deities of the Madder-akka Group, in Studia
Septentrionalia, VI, Oslo, 1955, pp. 7-79). En outre, s’il est vrai, comme
Paffirme le Dr Loorits, que I’'idée religieuse d’une divinité protectrice de
I’accouchement est plus archaique que I'idée religieuse de la destinée, &
un certain stade de culture ces deux « mystéres » — la naissance et
la destinée — arrivent a étre régis par la méme Figure divine féminine.

Reste a voir dans quelle mesure on a le droit d’'identifier les
anciennes divinités lettonnes avec les Figures syscrétistes post-
chrétiennes. Nous ne prétendons pas trancher en quelques lignes ce
probléme extrémement délicat. Mais il est difficile de croire que ces
divinités ou semi-divinités féminines populaires — Laima, etc. — ont
été fabriquées d’aprés le modéle de la Vierge Marie. Plus vraisembla-
blement, Marie s’est substituée aux anciennes divinités paiennes, ou
encore ces derniéres, aprés la christianisation des Baltes, ont emprunté
des traits 4 la mythologie et au culte de la Vierge. D’ailleurs, 1a popu-
larité méme de la Vierge dans certains folklores religieux européens,
trahit I’existence — et l'importance — d’une Mére divine préchré-
tienne. On pourrait méme dire que, en général, les « influences » venues
de I’extérieur ne « créent » pas un complexe religieux, mais s’ajoutent
a des structures qui existent déja. Plus d’une fois, le succeés d’une
« influence » extérieure peut étre considéré comme indiquant l'exis-
tence d’'un complexe religieux similaire. Surtout, lorsqu’il s’agit de
formes religieuses structurellement et fonctionnellement comparables,
comme c’estle cas pourles divinités et les semi-divinités de la naissance,
de la chance et de la fécondité. Mais le Dr Loorits a raison de contester
le caractére indo-européen de Laima. En effet, dans la mesure ou cette
divinité est archaique, elle est plutét comparable aux déesses méditerra-
néennes et asianiques. Et 1’on sait que le Balticum a subi des influences
culturelles et religieuses de la Méditerranée et du Proche-Orient antique.

Bref, méme si 1’on n’accepte pas les conclusions de M. Biezais, son
essai d'utiliser les matériaux folkloriques comme des documents
historico-religieux, est méthodologiquement valide. Il s’agit, bien
entendu, de « documents » mutilés, adultérés, détériorés, comparables
plutot a des palimpsestes et 4 des traces laissées par les animaux fos-
siles. Mais puisque les religions, comme d’ailleurs les cultures, se sont
constituées par une série d’alluvions successives, le travail de déchif-
frement des plus anciennes couches est non seulement scientifiquement
permis, mais il est indispensable. Dans ce travail I'historien des reli-
gions aurait un grand profit a tirer de I’expérience des archéologues et
des analyses des psychologues des profondeurs.

Mircea ELIADE.



	Informations
	Informations sur Mircea Eliade

	Pagination
	220
	221
	222


